DIMANCHE 15 Février 2026
a Serres (05700)

Lectures du Jour :
Lévitigue 19, 1-18
Matthieu 5, 38-48
1 Corinthiens 3, 1-23

Casser les spirales

Le texte de Matthieu, qui nous est proposé ce matin, se trouve au cceur du Sermon sur la
Montagne', qui occupe les chapitres 5 2 7 de ’évangile et commence par les Béatitudes.
Notre texte reprend la fin d’une anaphore qui commence au verset 21, au cours de laquelle
Jésus déclare a 7 reprises « Mais moi je vous dis... ».

Ces deux dernicres antitheses de Jésus contenues dans les versets 38 a 48 sont les plus
lourdes de conséquences pour la conduite de notre vie quotidienne :

* Ne pas résister au mal,

* Aimer nos ennemis,

Casser la spirale dn mal

Cette histoire de la joue droite et de la joue gauche est devenue tellement populaire qu’elle
est entrée dans le langage commun sans que ses utilisateurs ne se soucient ni de son origine,
ni de son sens profond.

Spontanément nous sommes enclins a vouloir «rendre la pareille» a envisager des
représailles, bref a vouloir avoir « le dernier mot », ce qui nous maintient dans la logique du
mal.

Or Jésus utilise cette image en contrepoint de la loi du talion, « ceil pour ceil... ». Cette loi
était en elle-méme un progres, car en fixant un baréme de proportionnalité entre P'acte de
I'agresseur et la réponse de 'agressé, elle voulait éviter une escalade dont on ne connaissait
pas l'issue.

Mais Jésus, dans sa sagesse, s’oppose ici a une lecture purement légale et vengeresse de la
Loi (« ceil pour ceil, dent pour dent »), en la remplagant par une éthique de non-résistance
guidée par 'amour du prochain. Il sait que si 'on veut étre les véritables artisans de paix des

! Le Mont des Béatitudes se trouve sur la rive nord-ouest du lac de Tibériade, entre les villages de Capharnaiim et de
Génésareth. 1l est également appelé mont Eremos. Son altitude est d’environ 200 m au-dessus du lac, bien qu’elle soit a

—25 m du niveau de la mer.
2 \oir auss méditation sur Matthieu 18, 21-35 « Racheter sa vie ? »

www.protestants-gap.fr




Béatitudes, une réponse méme proportionnée, a l'agresseur, ne casse pas la spirale de
violence qui a été enclenchée, au contraire, elle Pentretient, il faut donc en sortir. Deux
options s’offrent a nous :

* Soit ne rien répondre, accepter cette violence subie, devenir une victime plus ou moins
consentante, et accepter ce qui va suivre, soumission, vassalisation, etc..., cette violence
pouvant sévir entre personnes, communautés, voire nations comme aujourd’hui.

* Or Jésus veut faire de nous des hommes et des femmes debout, cette option n’est donc
pas la bonne. Lorsque les soldats viennent arréter Jésus au jardin de Gethsémané, Pierre tire
son épée et coupe loreille d’un soldat. Jésus I'arréte aussitot et déclare « on ne me prend
pas ma vie, je Ia donne »’. Bien qu’il sache ce qui allait suivre, par cette affirmation c’est
lui qui garde la main sur les événements. Qui, parmi les soldats ou les disciples s’attendait a
une telle parole ?

De méme, Jésus nous propose une stratégie spirituelle qui déjoue la violence en la
désarmant, en faisant un pas de cOté, par une parole, un geste inattendu, obligeant
'agresseur a sortir du scénario qu’il avait préparé.

Forts de la grace dont nous sommes porteurs, Jésus nous invite a n’accepter aucune
soumission sauf notre soumission a Dieu seul, le seul par lequel peut s’ouvrir une porte de

sortie, si nous lui faisons confiance.

Aimer ses ennemis ¢
A ce stade, il nous faut lire le texte du Lévitique qui nous est proposé. Ce livre est au centre
de la Torah?, le chapitre 19, au centre du livre. Il détaille les rites qui doivent régir la relation
du Peuple avec Dieu et les pratiques quotidiennes a suivre en conformité avec sa volonté.
Vous aurez remarqué que le texte proposé a notre lecture détaille la pratique du glanage (sur
les vignes apres la vendange ou les céréales apres la moisson), a destination non seulement
des pauvres mais aussi des immigrés (v. 10). Une pratique qui était respectée dans nos
villages jusqu’a il y a peu, avant que cette solidarité inconditionnelle ne s’érode comme
tant d’autres manifestations de notre souci de I’ Autre.
Vous remarquerez également que le verset qui est au centre de toute la Torah est le verset
18 du chapitre 19, et ce n’est certainement pas un hasard. Nous pouvons le relire :

« Chacun de vous aimera son prochain comme lui-méme. Je suis le Seigneur »
I1 est déja la, le commandement d’amour, avant que Jésus ne le reprenne sous la forme d’un
commandement nouveau’.

Au pharisien qui lui pose cette question « Mais qui est mon prochain ? »°, Jésus répond par

® Jean 10, 18

* Le Pentateuque, les 5 premiers livres de I’ Ancien Testament (la Bible Hébraique)

® Je vous donne un commandement nouveau: Aimez-vous les unsles autres; comme je vous ai aimés (Jean 13, 34).
®Voir Luc 10, 29

wWww.protestants-gap.fr




la parabole du « bon » samaritain.

Cette parabole est a double lecture car si le Samaritain, montré en exemple de compassion
du blessé dans le fossé, qu’il considéra comme son prochain’, montrant que 'amour du
prochain transcende les barricres ethniques, religieuses et sociales, le Samaritain est
également le prochain du blessé et ce dernier doit « aimer son prochain comme lui-méme »
car il lui doit la vie.

On discerne bien a travers cette parabole, le caractére universel et inconditionnel du
« prochain ». Nous sommes redevables devant Dieu de tous nos fréres en humanité, nos
prochains.

Et pourtant nous trouvons normal d’aimer notre frere plus que notre cousin, et notre
cousin plus que notre voisin®, quant aux habitants de pays exotiques, méme s’ils sont
victimes de la faim dont meurent leurs enfants....

Alors, aimer nos ennemis !! (v. 44). On voit bien la la pédagogie de Jésus qui de parabole en
parabole nous pousse dans nos propres limites, nous obligeant a2 nous examiner, nous, nos
pratiques, nos pensées, a la lumiere de ces paraboles.

Aimer nos ennemis c’est une autre facon de ne pas perdre ce qui en nous fait notre
Humanité, ou de la retrouver. Et nous pouvons écouter une personne qui a été confrontée
jusqu’au plus profond d’elle-méme a cette question :

Lettre ouverte d’Antoine Leiris a la suite des attentats du 13 Novembre 2015 au
Bataclan, qu’il a intitulée : “Vous n’aurez pas ma haine” :

« Vendredi soir, vous avez volé la vie d’un étre d’exception, 'amour de ma vie, la mere de
mon fils, mais vous n’aurez pas ma haine. Je ne sais pas qui vous étes et je ne veux pas le
savoir, vous ¢tes des ames mortes. Si ce Dieu pour lequel vous tuez aveuglément nous a fait
a son image, chaque balle dans le corps de ma femme aura été une blessure dans son cceur.
Alors non, je ne vous ferai pas ce cadeau de vous hair. Vous 'avez bien cherché pourtant,
mais répondre a la haine par la colere, ce serait céder a la méme ignorance qui a fait de vous
ce que vous ¢étes. Vous voulez que j’aie peur, que je regarde mes concitoyens avec un ceil
méfiant, que je sacrifie ma liberté pour la sécurité, Perdu | Nous sommes deux, mon fils et
mol, mais nous sommes plus forts que toutes les armées du monde. »

L’amour du prochain, dans son caractere universel et inconditionnel, c’est 'amour de tous
les prochains, y compris les terroristes du Bataclan ou les acteurs de la Shoah. On sait bien
que cela nous est impossible. C’est pourquoi nous devons demander a Dieu, pardon pour
cette incapacité, qui est pourtant la condition d’'un monde de paix.

" Bien que les samaritains soient considérés comme des étrangers impurs et idolatres par |es Juifs de I’ époque.
8 Formule répétée a I’ envi avec une trés bonne conscience par JMLP. Une universalité trés limitée !

wWww.protestants-gap.fr




Ainsi la question de 'amour de Pennemi pose la question subsidiaire mais non secondaire,
du pardon :

A Vladimir Jankélévitch (1903-1985) qui proclamait « le pardon est mort avec la Shoah »,
indiquant que le pardon ne pouvait étre accordé que si le coupable le demandait, sauf pour
des crimes qu’il déclarait « imprescriptibles », Jacques Derrida (1930-2004) opposait que le
vrai pardon ne peut s’appliquer qu’a 'impardonnable c’est-a-dire a ce qui, par définition, ne
peut étre pardonné, ce qui donne au pardon un caractére paradoxal’ mais nécessaire, car
structurant notre Humanit¢.

La mort de Jésus sur la croix est un crime impardonnable. Jésus a indiqué un chemin pour
notre conscience lorsqu’il a déclaré avant son dernier souffle : « Pére, pardonne-leur'” ».

De l'ordinaire a l'extraordinaire

Jésus ne dit pas autre chose que Derrida, lorsqu’il pose a la foule cette question : Que faites-
vous d’extraordinaire ? ». Pardonner le pardonnable, releve de Pordinaire et: « notre justice
ne surpasse pas celle des scribes et des pharisiens’’ », mais Jésus veut nous sortir de
Pordinaire pour nous faire accéder a Iextraordinaire, dont nous pensons qu’il nous est
inaccessible, alibi facile.

Le 19 Décembre 1955, 2 Montgomery (Etat d’Alabama), une petite femme afro-américaine
de 44 ans, s’assied dans la partie de 'autobus réservée aux blancs. Refusant d’obtempérer
aux injonctions du conducteur, assorties d’insultes diverses, elle est emmenée au poste de
police, refuse de payer 'amende 15 § et fera donc 'objet d’un proces. Sauf qua ce proces
assisteront une cinquantaine de responsables des communautés baptistes afro-américaines,
dont quelques avocats, qui viennent de se choisir comme président un jeune pasteur encore
peu connu, MLK.

Simultanément le boycott des bus de Montgomery est organisé. Il durera 380 jours, jusqu’a
ce que finalement, le 13 novembre 1956, la Cour supréme des Ftats-Unis statue que la
ségrégation dans les bus est anticonstitutionnelle.

En restant assise sur son si¢ge, Rosa Parks fut une vraie disciple du Christ, une femme
debout. Indifférente aux conséquences potentielles de son geste, elle a contribué, sans
violence, sans haine, a faire progresser la lutte'> pour les droits civiques dans toute I'Union.

® Ce qui peut constituer une aporie: S le vrai pardon ne peut s appliquer qu'a I'impardonnable, il est hors des moyens de
notre conscience humaine. Nous devons donc nous en remettre a une transcendance, a Dieu.

1 pour qu'il n'y ait pas de confusion, le pardon n’est ni une absolution, ni un effacement : C'est |’ expression de I’ humanité
qui est en nous, débarrassée de la haine.

1Mt 5,20

12 Qui fut semé de multiples embiiches, provocations et exactions du KKK, jusqu’ & I’ assassinat de MLK le 4 avril 1968 (&
39 ans) a Memphis, Tennessee.

wWww.protestants-gap.fr




Pour conclure

Ce passage, avec ses deux antithéses (« mais moi je vous dis... ») est souvent cité dans les
courants pacifistes protestants (Mennonites, Quakers, Adventistes, Fglises évangéliques de
paix). Il est interprété comme un appel a la non-violence active, dans une recherche
constante de réconciliation, et de construction de la paix, méme au prix du sacrifice
personnel.

Ne pas rendre le mal pour le mal, aimer son ennemi, ne signifie nullement que la distinction
entre le bien et le mal serait édulcorée. Au contraire, passant de 'ordinaire a Pextraordinaire
les chrétiens ont a proposer la surabondance de la grace par rapport a la présence massive
du mal dans le monde. Mais la « grice a2 bon marché »", cela n’existe pas. 1l ne peut y avoir
de grice, imméritée'!, sans repentance. Cela vaut aussi bien pour nous, que pour celui qui

nous aura fait du mal, ou pour notre ennemi, qui n’aura pas notre haine (v. 43).
Amen !

Frangois PUJOL

13 Sdlon I’ expression de Dietrich Bonhoeffer, qui dénonce la « grace & bon marché » comme prédication du pardon acquis
une fois pour toutes, sans discipline personnelle, et la justification du pécheur sans transformation de sa vie. |l oppose a
cette grace a bon marché une « grace qui colte », liée a la conversion du pécheur au pied de la croix.

14 Nous ne méritons pas le pardon. S nous le méritions, ce ne serait plus un pardon mais une rétribution. Mais surtout, il
n'y arien que nous puissions faire pour le mériter.

wWww.protestants-gap.fr




